
 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  6 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

Democracia y diversidades culturales: apuntes para el debate 

 

Democracy and cultural diversities: notes for the debate 

 

1 Carlos Patricio Posso Cevallos  https://orcid.org/0000-0003-4412-6804 

 Escuela Superior Politécnica de Chimborazo (ESPOCH), Riobamba, Ecuador. 

patricio.posso@espoch.edu.ec  
2 Darwin Javier Silva Jara  https://orcid.org/0000-0001-5181-8716 

 Escuela Superior Politécnica de Chimborazo (ESPOCH), Riobamba, Ecuador. 

darwin.silva@espoch.edu.ec  
3 Kathy Violeta Serrano Ávalos                                 https://orcid.org/0000-0002-9129-7676 

Escuela Superior Politécnica de Chimborazo (ESPOCH), Riobamba, Ecuador. 

kathy.serrano@espoch.edu.ec  
4 Verónica Gabriela López Ullauri                             https://orcid.org/0000-0001-6505-5166 

Escuela Superior Politécnica de Chimborazo (ESPOCH), Riobamba, Ecuador. 

veronicag.lopez@espoch.edu.ec  

 

 

 

 
 Artículo de Investigación Científica y Tecnológica 

Enviado: 12/10/2025 

Revisado:08/11/2025  

Aceptado: 17/12/2025  

Publicado: 05/01/2026 

DOI: https://doi.org/10.33262/visionariodigital.v10i1.3573                

 

 

 

 

Cítese:  

  

Posso Cevallos, C. P., Silva Jara, D. J., Serrano Ávalos, K. V., & López Ullauri, V. 

G. (2026). Democracia y diversidades culturales: apuntes para el debate. Visionario 

Digital, 10(1), 6-22. https://doi.org/10.33262/visionariodigital.v10i1.3573  

 

   

VISIONARIO DIGITAL, es una revista científica, trimestral, que se publicará en soporte electrónico tiene 

como misión contribuir a la   formación de profesionales competentes con visión humanística y crítica que 

sean capaces de exponer sus resultados investigativos y científicos en la misma medida que se promueva 

mediante su intervención cambios positivos en la sociedad. https://visionariodigital.org  

La revista es editada por la Editorial Ciencia Digital (Editorial de prestigio registrada en la Cámara 

Ecuatoriana de Libro con No de Afiliación 663) www.celibro.org.ec 

 

 

  Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons Atribución-No Comercial-Compartir Igual 

4.0 International. Copia de la licencia: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:patricio.posso@espoch.edu.ec
mailto:darwin.silva@espoch.edu.ec
mailto:kathy.serrano@espoch.edu.ec
mailto:veronicag.lopez@espoch.edu.ec
https://doi.org/10.33262/visionariodigital.v10i1.3573
https://doi.org/10.33262/visionariodigital.v10i1.3573
https://visionariodigital.org/
http://www.celibro.org.ec/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  7 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

Palabras clave:  

Diversidades 

culturales, 

despolitización, 

democracia, 

multiculturalismo, 

pluralismo liberal. 

 Resumen  

Introducción: la relación de las diversidades culturales y la 

democracia como campo problemático de orden político y 

conceptual, revela un nuevo eje discusión a propósito del 

renovado vigor que en ciertas variables de la izquierda y la 

derecha política tomó el tema de la diversidad como sustrato del 

desarrollo democrático. Empero, varias visiones críticas, desde 

la sociología y las ciencias políticas, interpelan las 

potencialidades emancipatorias de ese vínculo, en la medida que 

tras el debate de la diversidad se invisibiliza contradicciones de 

mayor espesor. Objetivos: este trabajo se propone dos objetivos: 

primero, obtener un estado de la discusión a partir de una corta 

revisión crítica de las premisas teóricas que han definido el 

debate de la relación entre democracia y diversidades culturales. 

Se considerará el debate clásico entre el enfoque 

multiculturalista y el pluralismo liberal. Segundo, explicar por 

qué el modo cómo se procesan las demandas de tipo cultural 

puede abonar a los procesos de despolitización de las sociedades 

contemporáneas. Metodología: Revisión documental y 

bibliográfica de carácter cualitativo. Resultados: Este 

documento, tras una breve revisión del debate clásico de aquel 

tópico, propone un análisis sobre cómo la apuesta por la 

diversidad cultural puede devenir en un proceso de 

despolitización en las sociedades contemporáneas. 

Conclusiones: es necesario ponderar cómo y en qué medida el 

sistema logra descargar y desinflar el conflicto sobre el sentido 

del orden social y político, bajo el apogeo de las demandas 

(multi) culturales y post clase. Área de estudio general: 

Ciencias Sociales. Área de estudio específica: Sociología. Tipo 

de artículo: Revisión bibliográfica narrativa. 

 

Keywords:  

Cultural diversities, 

depoliticization, 

democracy, 

multiculturalism, 

liberal pluralism. 

 Abstract 

Introduction: the relationship between cultural diversities and 

democracy as a problematic field of political and conceptual 

order, reveals a new axis of discussion regarding the renewed 

vigor that in certain variables of the political left and right took 

the issue of diversity as a substrate of democratic development. 

However, several critical visions, from sociology and political 

science, question the emancipatory potentialities of this link, to 

the extent that behind the debate on diversity, deeper 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  8 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

contradictions are made invisible. Objectives: This paper has 

two objectives: first, to obtain a state of the discussion from a 

short critical review of the theoretical premises that have defined 

the debate on the relationship between democracy and cultural 

diversities. The classic debate between the multiculturalist 

approach and liberal pluralism will be considered. Second, to 

explain why the way in which cultural demands are processed 

can contribute to the processes of depoliticization of 

contemporary societies. Methodology: Qualitative 

documentary and bibliographic review. Results: This document, 

after a brief review of the classic debate on that topic, proposes 

an analysis of how commitment to cultural diversity can become 

a process of depoliticization in contemporary societies. 

Conclusions: it is necessary to ponder how and to what extent 

the system manages to unload and deflate the conflict on the 

meaning of the social and political order, under the apogee of 

(multi) cultural and post-class demands. General area of study: 

Social Sciences. Specific area of study: Sociology. Type of 

article: Narrative bibliographic review. 

 

 

 

1. Introducción 

Analizar el reto que supone para las democracias contemporáneas el tema emergente de 

las diversidades culturales, es un ejercicio espinoso que, de uno u otro modo, no sólo nos 

ubica frente a disquisiciones de carácter político, sino, también, frente a disyuntivas éticas 

y filosóficas. En todo caso, el debate de tal temática, pese a que alcanzó un alto grado de 

desarrollo y problematización, sigue convocando, cada vez en mayor medida, la atención 

de la Sociología y de las Ciencias Políticas en particular, y de las Ciencias Sociales, en 

general (Ritzer, 1993). 

Los planteamientos de los teóricos multiculturalistas, sobre todo los de la corriente de 

Taylor (2001) fue quizá los que con mayor fuerza movilizaron el debate y la polémica. 

Planteamientos que se vieron interpelados por su parte, desde posturas teóricas que se 

ubican en orillas tan diversas como el denominado pluralismo liberal (Sartori, 2001), o el 

interculturalismo. 

Pero quizá en los actuales momentos, no sólo es el estado teórico de esos debates lo que 

merece la atención, sino, también, el vertiginoso modo en que el tema de las diversidades 

culturales se situó en la opinión pública mundial, y el creciente reclamo de tolerancia y 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  9 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

respeto a tales diversidades que no sólo surge desde la izquierda, sino, también, desde 

determinadas variables de la derecha política. 

A la luz de estos reconocimientos este artículo se propone entregar algunos elementos de 

juicio en torno a la problemática que supone para las democracias contemporáneas el 

tema de las diversidades culturales. Concretamente, este trabajo se propone dos objetivos. 

Primero, al iniciar el texto, se intentará realizar una corta revisión crítica de las premisas 

teóricas que modelaron y definieron el debate de tal tópico. Se considerará el debate 

clásico entre el enfoque multiculturalista y el pluralismo liberal. Segundo, se buscará 

explicar, en la sección número dos del ensayo, por qué el tema de las diferencias culturales 

tomó tanta preeminencia en las actuales sociedades, y por qué las demandas de tipo 

cultural, que abanderan y promueven ciertos núcleos de las estructuras dominantes de las 

sociedades, le son tan funcionales a aquellas. Al finalizar, se expondrá las reflexiones 

conclusivas del trabajo. 

2. Metodología 

En términos metodológicos este documento desarrolla una revisión bibliográfica de corte 

narrativo/cualitativo. A partir de esta revisión se construyó, primero, un análisis 

crítico/interpretativo del debate clásico entre el enfoque multiculturalista (representado 

por Charles Taylor) y el enfoque del pluralismo liberal (representado por Giovanni 

Sartori). Y, segundo se construyó un análisis crítico de la relación “diversidades culturales 

/despolitización”, en tanto eje contemporáneo del campo de estudio planteado. 

El presente trabajo adopta un enfoque cualitativo y se inscribe en la modalidad de revisión 

bibliográfica narrativa de carácter crítico-interpretativo. Este tipo de revisión resulta 

pertinente dado que el objetivo del artículo no es realizar una síntesis exhaustiva ni 

cuantitativa de la literatura existente, sino analizar críticamente los principales marcos 

teóricos que estructuraron el debate en torno a las diferencias culturales, así como 

examinar sus implicancias políticas y sociales en las sociedades contemporáneas. 

2.1. Estrategia de búsqueda 

La búsqueda bibliográfica se realizó a partir de fuentes secundarias relevantes en el campo 

de la teoría política, la filosofía política y las ciencias sociales. Se consultaron bases de 

datos académicas especializadas (tales como Scopus, Web of Science, JSTOR, Google 

Scholar y SciELO), así como libros clásicos y contemporáneos de referencia. 

Se utilizaron como palabras clave, combinadas entre sí, términos como: 

multiculturalismo, pluralismo liberal, diferencias culturales, identidad, política del 

reconocimiento, hegemonía cultural, neoliberalismo y conflicto cultural. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  10 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

2.2. Criterios de selección 

Los textos fueron seleccionados en función de los siguientes criterios: 

• Relevancia teórica para el debate clásico entre multiculturalismo y pluralismo liberal. 

• Influencia académica, considerando autores y obras ampliamente citados o 

reconocidos en el campo (por ejemplo, Taylor, Sartori, entre otros). 

• Pertinencia analítica para explicar el ascenso de las demandas culturales en el contexto 

de las sociedades contemporáneas. 

• Publicaciones en español e inglés, priorizando trabajos de carácter teórico y 

ensayístico. 

No se estableció una delimitación temporal estricta, dado que el trabajo requiere recuperar 

tanto textos fundacionales como aportes críticos más recientes. 

2.3. Estrategia de análisis 

El análisis de la bibliografía se desarrolló mediante una lectura hermenéutica y 

comparativa de los textos seleccionados. En una primera etapa, se identificaron las 

premisas conceptuales, normativas y políticas que sustentan los enfoques 

multiculturalistas y pluralistas liberales, con el fin de reconstruir críticamente el debate 

clásico entre ambas perspectivas. 

En una segunda etapa, el análisis se orientó a interpretar el desplazamiento del eje del 

conflicto social hacia las diferencias culturales, examinando cómo determinadas 

demandas identitarias y culturales pueden operar de manera funcional a las estructuras 

dominantes en las sociedades contemporáneas. Este abordaje se apoya en una perspectiva 

crítica que busca vincular las discusiones culturales con procesos más amplios de poder, 

hegemonía y reproducción social. 

2.4. Alcances y limitaciones 

Dado el carácter narrativo de la revisión, el estudio no pretende agotar la totalidad de la 

producción académica existente, sino ofrecer una lectura teórica situada, argumentada y 

coherente con los objetivos del trabajo. La selección de fuentes y el enfoque interpretativo 

implican necesariamente un posicionamiento teórico explícito, asumido como parte 

constitutiva del análisis. 

3. Resultados 

Tras la revisión documental y el análisis interpretativo/ crítico, el trabajo estima que el 

estudio de las relaciones entre democracia y diversidades culturales, debe enfocar y 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  11 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

revisar críticamente dos líneas teóricas que constriñen el debate: a) el enfoque que 

invisibiliza u omite las relaciones de poder y las contradicciones de clase que subyacen 

al problema de las diversidades culturales, y b) el enfoque que reduce la diversidad 

cultural (y su relación con la democracia) a parámetros utilitarios y mecanicistas que 

intentan medir el “valor” de cada cultura. 

Finalmente, el documento propone una línea analítica a través de la cual se reconozca, 

primero, cómo las demandas vinculadas a la diversidad cultural tienden, en las sociedades 

contemporáneas, a despolitizar el conflicto social, y segundo, y de modo subsecuente, la 

necesidad del reconocimiento del “otro cultural” como un “otro” con capacidad de 

producir un discurso de lo político y del sentido ulterior del Estado y la sociedad (Herrera 

et al., 2016; Althusser, 2005). 

3.1. Breve revisión crítica de las premisas conceptuales 

Los argumentos que Taylor (2001), como uno de los principales representantes de la 

teoría multicultural, define a lo largo de su conocido ensayo El Multiculturalismo y la 

“política del reconocimiento”, insisten en que el reto de las democracias liberales, frente 

a las presiones crecientes que ejercen las variadas sensibilidades y lógicas culturales, es 

el de reconocer no sólo tales diferencias, sino el de reconocer su valor. “…La otra 

exigencia que tratamos aquí es que todos reconozcamos el igual valor de las diferentes 

culturas, que no sólo las dejemos sobrevivir, sino que reconozcamos su valor (Taylor, 

2001, pp. 94, 95).  

Lo que se conseguido hasta ahora de acuerdo con Taylor (2001) no es más que un 

condescendiente juicio de corte etnocéntrico, sustentado en normas de valoración que, a 

pesar de aparecer con los ropajes de universalidad, son simples y particulares categorías 

de las civilizaciones del “Atlántico norte” (Taylor, 2001, p. 104); de ahí la necesidad, 

según el autor, de expandir nuestros horizontes de valoración y provocar un real 

reconocimiento del valor de las diferentes culturas.  

Taylor (2001) parte de la idea de que todas las culturas, por lo menos en términos 

hipotéticos, “tienen algo importante que decir a todos los seres humanos” (p. 98). Sin 

embargo, tal acto de reconocimiento no sólo se justificaría, según este autor, por su 

presunción medular (el potencial valor de cada cultura), sino por los graves efectos que, 

de acuerdo con Taylor (2001) y a la corriente del multiculturalismo, provocaría el no 

reconocimiento de las diferencias culturales. El no reconocimiento, en esta perspectiva, 

sería una forma de opresión: “la proyección sobre otro de una imagen inferior o 

humillante puede en realidad deformar y oprimir hasta el grado en que esa imagen sea 

internalizada” (Taylor, 2001, p. 58). 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  12 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

Además, de acuerdo con Taylor (2001), el que una sociedad se otorgue la posibilidad de 

reconocer el potencial valor de las diferentes culturas implicaría un acto de 

transparentamiento, desde el cual sería posible interpelar la neutralidad con la que las 

democracias liberales dicen mirar a las variadas concepciones de la “vida buena” que 

tienen o pueden tener las distintas culturas que alberga un Estado. “…El liberalismo no 

puede ni debe atribuirse una completa neutralidad cultural […] es un credo 

combatiente…El liberalismo no constituye un posible campo de reunión para todas las 

culturas, sino que es la expresión política de cierto género de culturas, totalmente 

incompatible con otros géneros” (Taylor, 2001, pp. 92, 93).  

Ahora, la pregunta que surge al revisar estos argumentos es si ¿el vínculo entre 

democracia y diferencias culturales puede procesarse y resolverse exitosamente a través 

del reconocimiento del valor de cada una de esas diferencias?, como sugieren los 

multiculturalistas. Antes de analizar esta pregunta es pertinente discutir los supuestos 

desde los que los multiculturalistas plantean tal reclamo. 

Primero ¿es posible pensar que el no reconocimiento de las diversidades culturales es una 

forma de opresión?, tal como lo plantea Taylor (2001). Los dominados a propuesto 

Bourdieu (1999) llegan a internalizar no sólo en sus conciencias sino también en sus 

cuerpos, a manera de habitus (Bourdieu, 1999), las estructuras de percepción 

hegemónicas (para aprehender el mundo e interpretarse a ellos mismos). Sin embargo, de 

ser plausible tal proceso, éste no “funciona” de un modo causal y mecánico, como lo 

evidencio el propio Bourdieu & Nice (1980) y Bourdieu (1999), sino que se estructura 

bajo complejas condiciones históricas, culturales y sociales. Y es precisamente, la no 

comprensión clara de estas condiciones la que le lleva a Taylor (2001) al mecanicismo de 

afirmar que “el no reconocimiento es una forma de opresión”. Enlazar causalmente 

opresión con no reconocimiento tiende a invisibilizar el complejo conjunto de circuitos 

que median entre esos dos ejes. Así, de ser posible que la opresión se internalice en la 

mente y el cuerpo de los dominados, no parece sino una generalización pensar que tal 

proceso lo desencadene el no reconocimiento de las diferencias culturales. 

Segundo, ¿es pertinente pensar en las democracias liberales no sólo en términos de los 

derechos y obligaciones que dotan a los ciudadanos, sino también como entramados que 

reflejan una particular concepción de la “vida buena”?  

Taylor (2001) desconfía de la neutralidad que las democracias liberales se arrogan frente 

a las distintas concepciones de la “vida buena” que tienen o pueden tener las distintas 

culturas de un Estado. El liberalismo “es un credo combatiente”, dice Taylor (2001, p. 

92).  

El liberalismo es una posición política que, como tal, toma partido en una serie de 

definiciones ideológicas, éticas, políticas y económicas, y es claro, al revisar el proceso 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  13 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

histórico de la democracia, que esas definiciones les otorgaron una tonalidad y 

direccionalidad a las democracias contemporáneas. Las democracias actuales se nutrieron 

de una concepción de “vida buena” de corte liberal. El problema para los 

multiculturalistas es que esa concepción liberal de “vida buena”, en las democracias 

contemporáneas, se enmascara y se la presenta como universal y aséptica.  

Este reclamo, por lo dicho atrás, es conceptual y fenoménicamente pertinente. Lo que sí 

resulta problemático son las conclusiones a las que lleva aquel. Los multiculturalistas, 

como Taylor (2001) parecerían decir: “si el liberalismo legitimó su visión de ‘vida buena’ 

como universal, todos tenemos el derecho y la obligación de reclamar y legitimar nuestras 

visiones de la ‘vida buena’ ”. El problema es que tras esa visión late el peligro del 

“desmembramiento de la comunidad pluralista en subgrupos de comunidades cerradas y 

homogéneas” (Sartori, 2001, p. 127). Es decir se corre el peligro de enterrar el necesario 

debate sobre las visiones hegemónicas de “vida buena” que nutren a nuestras 

democracias, en nombre de una “lucha cultural” que acoraza a las diferencias culturales 

e imposibilita la deliberación social y política. 

Dicho esto, es posible retomar la pregunta que se planteó inicialmente: ¿el vínculo entre 

democracia y diferencias culturales puede procesarse y resolverse exitosamente a través 

del simple reconocimiento del valor de cada una de esas diferencias? 

Primero, y este es el núcleo de la crítica al multiculturalismo, el reconocimiento de las 

diferencias culturales desanclado de las relaciones de poder tiende a esencializar los 

registros culturales (toda manifestación denominada como cultural es “buena”) e 

invisibilizar las contradicciones de mayor espesor (como las contradicciones capital / 

trabajo) (Bourdieu et al., 2014), que entrelazan el problema de las diferencias. Segundo, 

en el extremo opuesto, la noción de valor que sugiere Giovanni Sartori (2001) en su texto 

“La Sociedad Multiétnica”, al cercarse al locus liberal, no desmadeja la complejidad de 

las relaciones culturales y su relación y autonomía con la dinámica política.  

¿Por qué el respeto tiene que ser igual? se pregunta Sartori (2001) y como respondiéndose 

señala: “atribuir ‘igual valor’ [a todas las culturas] equivale a adoptar un relativismo 

absoluto que destruye la noción misma de valor. Si todo vale, nada vale: el valor pierde 

todo” (pp. 79, 80). Pero es ¿pertinente la noción de valor en esta discusión? Utilizar la 

noción de valor (qué es más y que es menos) como termómetro de procesos tan complejos 

como los que implica una cultura determinada, es absolutamente problemático y 

limitante. La complejidad de las manifestaciones y procesos culturales, pensando en 

términos sociológicos y antropológicos y no sólo en términos políticos, rebasa los límites 

interpretativos de la noción de valor. 

El complejo proceso de pensar la relación de las democracias con las diversidades 

culturales no podrá encontrar un punto de salida si se recae, por un lado, en la 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  14 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

esencializaciòn de las diferencias culturales, o, si, por el otro lado, y en el caso opuesto, 

se recae en el pragmatismo y utililarismo de intentar medir el valor (superior o inferior) 

de cada cultura (Altarejos & Moya-García-Montoto, 2003).  

El debate sobre democracia y diversidades culturales tropieza alrededor de los límites 

interpretativos de las premisas descritas. Sin embargo, es a partir del reconocimiento de 

los límites de las premisas desde las que se intentó pensar la diversidad y la democracia, 

que se podría encontrar el camino para definir bajo qué criterios es necesario y posible 

pensar la integración (política y social) de las diversidades culturales. El reto está en pulir 

y renovar las categorías interpretativas y conceptuales desde las que se piensa tal 

problema. 

Segundo, y este nos parece el tema de fondo, reconocer las diferencias culturales no 

necesariamente se traduce en una democracia más fuerte y sana. Si el reconocimiento de 

las diversidades culturales (Geertz, 1996; Delors, 1996), se circunscribe al mero 

reconocimiento de una demanda particular, de corte cultural, y no logra traducir la 

dimensión política que subyace tras de toda diferencia cultural, no se habrá hecho más 

que un reconocimiento de corte humanitario u ontológico. Las diferencias culturales en 

una sociedad democrática no sólo deben debatirse como particularismos culturales, sino 

como dimensiones del conflicto político. Es decir, el reto para las democracias y las 

sociedades no sólo está en reconocer al “sujeto cultural”, sino también al “sujeto político”. 

No basta reconocer al “otro” cultural y social, sino que es necesario que la sociedad cree 

las condiciones para que ese “otro” pueda ser reconocido e integrado como un sujeto 

capaz de estructurar un discurso y una concepción política de la sociedad. El 

reconocimiento de las diversidades culturales, para no estancarse como un simple 

reconocimiento folklórico y humanitario del “otro” cultural y de sus “diferencias”, 

necesita ser pensado no como el punto de llegada, sino como una dimensión parcial de 

un proceso mucho más amplio y profundo: el proceso de la integración política de las 

diversidades.  

Claro frente a lo dicho la pregunta es ¿bajo qué criterios se define la integración política 

de las diversidades culturales? Hemos advertido los entrampamientos del enfoque 

multiculturalista y liberal. Las democracias liberales contemporáneas, empero, más allá 

de estas premisas teóricas, estructuraron sus criterios para definir la inclusión o exclusión 

política de las diversidades. Por ello, el desafío teórico, no sólo radica en evaluar 

críticamente las premisas conceptuales que definen o deben definir tales procesos de 

exclusión o inclusión, sino, que, además, radica en el análisis de las categorías que en la 

práctica modelan el proceder de las democracias actuales frente a las presiones de las 

“diversidades”. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  15 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

3.2. Las diferencias culturales: de “peligrosas” a funcionales 

En esta segunda sección del documento proponemos una línea interpretativa sobre la 

relación de las demandas y conflictos situados en el terreno de las diversidades culturales 

con los procesos de despolitización que operan en las sociedades contemporáneas. 

Apuntaremos, primero, algunas ideas respecto a la sobreposición del conflicto de orden 

cultural sobre las tensiones de orden político y, segundo, respecto a la particularización 

de las demandas culturalistas y las consecuencias de estas dinámicas en el campo 

democrático y en los procesos de impugnación al orden político. 

3.3. La despolitización del conflicto: lo cultural sobre lo político 

La preocupación y debate en torno a las diferencias culturales cada vez gana más trecho 

y preeminencia en las sociedades contemporáneas. El tema se diseminó con velocidad, 

más allá del territorio académico y teórico, introduciéndose en la agenda de Estados 

nacionales, partidos políticos (Malamud, 2004), ONG’s, agrupaciones y movimientos 

sociales, entre otros. A pesar del actual repunte de ciertos gobiernos de derecha, 

sumamente intolerantes con los flujos migratorios, la defensa de las diversidades 

culturales resuena en distintas voces de las democracias liberales. Pero lo paradójico es 

que tales reclamos, a favor de la diversidad, en buena parte, surgen desde las propias 

estructuras y sectores hegemónicos, sectores que antaño no fueron precisamente, en su 

mayoría, asiduos defensores de las diferencias. Algo cambió. 

El terreno de la lucha ha cambiado: el establishment liberal post político no sólo 

reconoce plenamente la distancia entre la igualdad puramente formal y su efectiva 

actualización o realización; no sólo reconoce la lógica excluyente de la ‘falsa’ e 

ideológica universalidad, sino que procura combatirla aplicando toda una serie de 

medidas jurídicas, psicológicas y sociales, que abarcan desde la identificación de 

problemas específicos a cada grupo o subgrupo (….) hasta la elaboración de un 

ambicioso paquete de medidas (‘discriminación positiva’ y demás) para 

solucionar esos problemas. (Zizek, 2008, p. 39) 

Si las cosas tomaron este curso la pregunta inminente que surge es ¿por qué las 

diversidades culturales, o por lo menos, un gran abanico de ellas, en las democracias 

contemporáneas, no son vistas ya como posibles focos de discordia, sino que, por el 

contrario, se alienta su reconocimiento?  

Como premisa de entrada, para determinadas líneas interpretativas a las estructuras 

económicas y políticas hegemónicas de las sociedades contemporáneas (Zizek, 2008), les 

es funcional para su sostenimiento y reproducción, que la conflictividad social se canalice 

a través de demandas que giran alrededor de temas vinculados con la diversidad cultural. 

Mientras las demandas sociales se circunscriban al particular terreno de la diversidad 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  16 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

cultural, las lógicas políticas y económicas hegemónicas (Gramsci, 1999), discurren sin 

mayores trabas. Canalizar las demandas sociales en términos de demandas culturales 

parece ser uno de los principales mecanismos para evitar que la conflictividad de la 

sociedad tome ribetes políticos.  Es como si el potencial subversivo de la sociedad, y su 

capacidad para entablar impugnaciones políticas al conjunto del sistema, se neutralizara 

en medio de demandas particulares que gravitan en torno a preocupaciones socio 

culturales: etnia, diferencias religiosas, diversidades sexuales, entre otros. 

El problema como señala Zizek (2008) está en que con su continuada transformación 

hacia un régimen ‘post político’ tolerante y multicultural, el sistema capitalista es capaz 

de neutralizar la conflictividad política (p. 69). “¿No es acaso la historia del capitalismo 

una larga historia de cómo el contexto ideológico político dominante fue dando cabida 

(limitando el potencial subversivo) a los movimientos y reivindicaciones que parecían 

amenazar su misma supervivencia?” (Zizek, 2008, p. 69). 

Paralelo a la perspectiva despolitizada que proclama que lo importante, más allá de las 

ideologías, es “solucionar los problemas de la gente”, hoy resuena, con insistencia, que 

una de las principales luchas de la sociedad debe centrarse en la emergencia de las 

diversidades culturales. Tal parece que las estructuras hegemónicas pretenden sepultar al 

sujeto político a cambio de un sujeto cultural. La lucha, sugieren las lógicas hegemónicas, 

ya no sería política ni ideológica sino en nombre del hombre y su diversidad. 

La lucha por la multiculturalidad, por la diversidad cultural, en ese sentido, busca situarse 

como un concepto que trasciende lo político y lo ideológico. Tal concepto busca 

posicionare como aquel capaz de otorgar a la sociedad una clara legibilidad del mundo y 

sus problemas, construyendo y otorgando significados “que permitan a los individuos 

plasmar en un discurso coherente sus propias experiencias de vida” (Zizek, 2008, p. 17). 

Y es que como señala Zizek (2008) “la lucha por la hegemonía ideológica – política es 

(…) siempre una lucha por la apropiación de aquellos conceptos que son vividos 

‘espontáneamente’ como ‘apolíticos’, porque trascienden los confines de la política” (p. 

15). 

Así, legitimada como un concepto apolítico, que trasciende las “inútiles” y 

“trasnochadas” discusiones ideológicas, y actuando como un potente mecanismo para 

descargar a la conflictividad social de su dimensión política, la emergencia de las 

diversidades culturales, cada vez más van desplegándose como un poderoso soporte 

ideológico (aunque presentado con los ropajes contrarios) de las estructuras políticas y 

económicas hegemónicas. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  17 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

3.4. La particularización del conflicto: los márgenes de lo cultural 

Las “demandas culturales” tienden a ser procesadas más fácilmente por el sistema, dado 

que son expuestas, usualmente, de un modo particular, es decir, no suelen rebasar la queja 

o reivindicación puntual. Y las estructuras políticas y económicas se encargan de que esas 

demandas mantengan esa condición. “La post política moviliza todo el aparato de 

expertos sociales, para asegurarse que la puntual reivindicación (la queja) de un 

determinado grupo se quede en eso: en una reivindicación puntual” (Zizek, 2008, p. 40). 

La idea es que la demanda cultural se mantenga en un nivel particular, es decir, que no 

logre rebasar las preocupaciones (culturales) que la movilizan y que no logre enlazarse 

estructuralmente con otras demandas (demandas de tipo económico, político, etc.). Se 

busca, en definitiva, que los “reclamos” culturales no alcancen una dimensión política.  

Y es que, como señala Zizek (2008) la situación se politiza sólo “cuando la reivindicación 

puntual empieza a funcionar como una condensación metafórica de una oposición global 

contra Ellos, los que mandan, de modo que la protesta pasa de referirse a determinada 

reivindicación a reflejar la dimensión universal que esa específica reivindicación 

contiene…” (p. 40).  

3.5. Que se discuta lo que es conveniente discutir 

No sólo su capacidad de descomprimir el conflicto político es lo que le resulta tan 

funcional al sistema del posicionamiento de las diversidades culturales, sino, también, su 

creciente capacidad de convocar la atención y opinión pública. Es como si se tratara de 

copar la agenda pública con un debate legitimado. Así, las estructuras hegemónicas no 

sólo que alientan la preocupación por el tema de las diversidades culturales, sino que, 

además, ubican bajo el calificativo de cultural, con razón o no, todo tema que posibilite 

descargar (de su carácter político) los conflictos y las demandas sociales: las etnias, las 

identidades individuales y colectivas, las tradiciones de los pueblos, las cosmovisiones 

ecológicas, los estilos alternativos de vida, entro otros. 

“… toda esa proliferación de nuevas formas ‘políticas’ en torno a cuestiones 

particulares (derechos de los gays, ecología, minorías étnicas…) toda esa 

incesante actividad de las identidades fluidas y mutables, de la construcción de 

múltiples coaliciones ad hoc, etc.: todo eso tiene algo de falso y se acaba 

pareciendo al neurótico obsesivo que habla sin parar y se agita continuamente 

precisamente para asegurarse que algo – lo que de verdad importa- no se 

manifieste, se quede quieto. De ahí que, en lugar de celebrar las nuevas libertades 

y responsabilidades hechas posibles por la ‘segunda modernidad’, resulte mucho 

más decisivo centrarse en lo que sigue siendo igual en toda esa fluida y global 

reflexividad, en lo que funciona como verdadero motor de ese continuo fluir: la 

lógica inexorable del capital.” (Zizek, 2008, p. 111) 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  18 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

3.6. Los costos para la democracia 

Primero, en la medida en que la conflictividad política de las sociedades contemporáneas 

se neutralice, en medio del apogeo de las “demandas culturales”, las democracias se 

enfrentan a los peligros que supone tal neutralización. Es decir, las democracias se ven 

frente a los peligros de explosiones socio políticas (muchas veces de corte violento), que 

en un momento u otro van a desbordar los canales de expresión y demanda definidos y 

privilegiados por el sistema. 

Si las estructuras hegemónicas tienden a canalizar la conflictividad y la participación 

social por los circuitos de la “diversidad cultural”, y si el precio de aquello es la 

despolitización del conflicto, la democracia se ve ante serias amenazas. Y es que, si la 

conflictividad política de la sociedad no logra encontrar un espacio de procesamiento y 

debate, o, poniéndolo en la perspectiva de Rancière (citado por Zizek, 2008, pp. 25, 26), 

si lo particular (la “parte sin parte” de la sociedad) no logra encontrar el terreno para 

universalizar su reclamo (impugnar al sistema como un todo); la salida (peligrosa) que se 

abre es la de la beligerancia o la violencia. Como señala Zizek (2008) si una demanda 

particular se ve imposibilitada de “elevar ‘metafóricamente’ su ‘problemática situación’ 

a la condición de problema universal’ (…) la única manera de articular esta 

universalidad (el no ser tan sólo esa persona específica que padece problemas 

específicos) radicaría entonces en su evidente contrario: en la explosión de una violencia 

completamente ‘irracional’ ” (p. 39). 

De nuevo se conformaría el viejo principio hegeliano. El único modo de que una 

universalidad se realice, de que se ‘afirme en cuanto tal’, es revistiéndose con los 

ropajes de su exacto contrario, apareciendo irremediablemente como un 

desmedido capricho “irracional.” (Zizek, 2008, p. 39) 

Segundo, el hecho de que la tolerancia y el reconocimiento de las diversidades culturales 

sea una demanda cada vez más constante entre la opinión pública y, sobre todo, como se 

afirmó entre los sectores hegemónicos, no significa en lo absoluto que la relación entre 

las democracias y tales diversidades sea un tema resuelto; ni mucho menos significa que 

las sociedades actuales se estén asentando como sociedades pluralistas, en el sentido en 

que Sartori (2001) define tal expresión. La tolerancia multiculturalista que abanderan las 

estructuras políticas y económicas dominantes, en tanto mecanismo soterrado de 

despolitización del conflicto, no hace sino represar la punzante relación entre las 

democracias contemporáneas y las diversidades culturales (Bourdieu et al., 2014). 

4. Conclusiones 

Tras la revisión documental y el análisis crítico del tópico propuesto, este trabajo propone 

tres ideas conclusivas para el debate:  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  19 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

a) Primero, una comprensión medianamente clara del reto que supone para las 

democracias contemporáneas el enfrentarse a las demandas y presiones de la 

diversidad cultural, no podrá encontrar un punto de salida si se recae, por un lado, 

en el esencialismo cultural que invisibiliza las relaciones de poder y las 

contradicciones de clase, o, si por el otro lado, y en el caso opuesto, se recae en el 

pragmatismo y utililarismo de intentar medir el valor (superior o inferior) de cada 

cultura.  

b) Segundo, el problema no sólo radica en definir y discutir las premisas que deben 

guiar el proceso de reconocimiento e inclusión de las “diferencias culturales”, 

sino, también, en la necesidad de entender que cualquier reconocimiento de esas 

diversidades no debe limitarse a un simple reconocimiento ontológico y cultural 

del “otro”, sino que, además, debería prestar las posibilidades para que se exprese 

la dimensión política de tal reconocimiento. 

c) Tercero, el modo cómo se procesan las demandas y conflictos de orden cultural 

puede abonar los procesos de despolitización, si se particulariza el conflicto y se 

constriñen las posibilidades de articular las demandas culturales con demandas 

vinculadas a otras tensiones estructurales (trabajo/capital, Estado/sociedad, entre 

otras). 

El posicionamiento en la esfera pública del reconocimiento de las diversidades culturales, 

es necesario evaluarlo y releerlo, en términos conceptuales y políticos, sopesando qué 

tipo de conflictos y contradicciones estructurales habilita o no tal posicionamiento. Dicho 

de otro modo, es necesario ponderar cómo y en qué medida el sistema logra descargar y 

desinflar el conflicto sobre el sentido del orden social y político, bajo el apogeo de las 

demandas (multi) culturales y post clase.  

5. Conflicto de intereses 

Los autores declaran que no existe conflicto de intereses en relación con el artículo 

presentado. 

6. Declaración de contribución de los autores 

Todos autores contribuyeron significativamente en la elaboración del artículo. 

7. Costos de financiamiento  

La presente investigación fue financiada en su totalidad con fondos propios de los 

autores. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  20 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

8. Referencias Bibliográficas 

Altarejos, F., & Moya-García-Montoto, A. A. (2003). Del relativismo cultural al 

etnocentrismo (y vuelta). Estudios Sobre Educación, 4, 23-34. 

https://doi.org/10.15581/004.4.25628 

Althusser, L. (2005). La filosofía como arma de la revolución (25mo edición). Siglo 

XXI Editores. https://lobosuelto.com/wp-content/uploads/2018/10/Althusser- 

Bourdieu, P., & Nice, R. (1980). The production of belief: contribution to an economy 

of symbolic goods. Media Culture & Society, 2(3), 261-293. 

https://doi.org/10.1177/016344378000200305 

Bourdieu, Pierre. (1999). Meditaciones Pascalianas. Anagrama. 

https://www.flacso.edu.ec/biblio/shared/biblio_view.php?bibid=11658&tab=opac 

Bourdieu, G.M., Burawoy, M., Cervantes, J.H., Agüí, N.Á., & Peralta, M.Á. (2014). La 

dominación cultural, un encuentro entre Gramsci y Bourdieu. Gazeta de 

Antropología, 30, 14. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6956355 

Delors, Jacques (1996). La educación encierra un tesoro. Informe de la UNESCO de la 

Comisión Internacional sobre la Educación para el Siglo XXI. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000109590_spa 

Geertz, C. (1996). Los usos de la diversidad. Ediciones Paidós Ibérica S. A. 

https://www.academia.edu/27946362/Los_usos_de_la_diversidad_clifford_geertz 

Gramsci, A. (1999). Cuadernos de la Cárcel (Tomo 5). Ediciones ERA/UAP. 

https://ses.unam.mx/docencia/2018I/Gramsci1975_CuadernosDeLaCarcel.pdf 

Herrera Torres, H. A., Arias Torres, D., & Colín Martínez, R. (2016). Lo político y la 

política. Desdoblamiento del poder político en la Política de la Liberación de 

Enrique Dussel. Economía y Sociedad, 20(35), 171-185. 

https://www.redalyc.org/pdf/510/51049433009.pdf 

Malamud, A. (2004). Los partidos políticos. En: Pinto, J. (Compilador). Introducción a 

la Ciencia Política (2da edición). EUDEBA. 

https://www.academia.edu/16940033/Partidos_pol%C3%ADticos 

Ritzer, G. (1993). Teoría Sociológica Clásica. McGraw-Hill. 

https://significanteotro.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/02/47832383-

teoria-sociologica-clasica-george-ritzer.pdf 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.15581/004.4.25628
https://lobosuelto.com/wp-content/uploads/2018/10/Althusser-L.-La-filosof%C3%ADa-como-arma-de-la-revoluci%C3%B3n-1968-25%C2%AA-ed.-Siglo-XXI-2005.pdf
https://doi.org/10.1177/016344378000200305
https://www.flacso.edu.ec/biblio/shared/biblio_view.php?bibid=11658&tab=opac
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6956355
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000109590_spa
https://www.academia.edu/27946362/Los_usos_de_la_diversidad_clifford_geertz
https://ses.unam.mx/docencia/2018I/Gramsci1975_CuadernosDeLaCarcel.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/510/51049433009.pdf
https://www.academia.edu/16940033/Partidos_pol%C3%ADticos
https://significanteotro.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/02/47832383-teoria-sociologica-clasica-george-ritzer.pdf
https://significanteotro.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/02/47832383-teoria-sociologica-clasica-george-ritzer.pdf


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  21 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

Sartori, Giovanni. (2001). La Sociedad Multiétnica: pluralismo, multiculturalismo y 

extranjeros. Taurus. https://www.hugoperezidiart.com.ar/sigloXXI-

cl2012/sartori-2001-1.pdf 

Taylor, Charles. (2001). El multiculturalismo y la política del reconocimiento. Fondo de 

Cultura Económica. https://www.u-

cursos.cl/ingenieria/2012/1/IN73H/1/material_docente/bajar?id_material=434324 

Zizek, Slavoj. (2008). En defensa de la intolerancia. Sequitur. 

https://es.scribd.com/document/123687044/En-Defensa-De-La-Intolerancia-

Slavoj-Zizek-pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.hugoperezidiart.com.ar/sigloXXI-cl2012/sartori-2001-1.pdf
https://www.hugoperezidiart.com.ar/sigloXXI-cl2012/sartori-2001-1.pdf
https://www.u-cursos.cl/ingenieria/2012/1/IN73H/1/material_docente/bajar?id_material=434324
https://www.u-cursos.cl/ingenieria/2012/1/IN73H/1/material_docente/bajar?id_material=434324
https://es.scribd.com/document/123687044/En-Defensa-De-La-Intolerancia-Slavoj-Zizek-pdf
https://es.scribd.com/document/123687044/En-Defensa-De-La-Intolerancia-Slavoj-Zizek-pdf


 
 
 
 
 

 

                 R e n o v a c i ó n                  P á g i n a  22 | 22 
 

ISSN: 2602-8506 

Vol. 10 No.1, pp. 6  – 22, enero – marzo  2026 

Revista en Ciencias sociales y humanidades 

Artículo original  

www.visionariodigital.org 

Esta revista está protegida bajo una licencia Creative Commons en la 4.0 

International. Copia de la licencia: 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

 

 

 

 

El artículo que se publica es de exclusiva responsabilidad de los autores y no 

necesariamente reflejan el pensamiento de la Revista Visionario Digital. 

 

 

 

 

 

 

El artículo queda en propiedad de la revista y, por tanto, su publicación parcial y/o total 

en otro medio tiene que ser autorizado por el director de la Revista Visionario Digital. 

 

 

 
 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

